
 

28. Mai 2019 
 
Festakt 
Verleihung des Schader Preises 2019 an  
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M. 
 
Vortrag und Gespräch mit dem Preisträger 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M. : 
 
Liebe Frau Schader, lieber Herr Schader, Herr Oberbürgermeister, Frau 
Staatsministerin, liebe Frau Nussberger, liebe Freunde und Mitglieder der Schader-
Stiftung, meine Damen und Herren.  
 
Vielen Dank. Ich freue mich sehr, hier in Darmstadt zu sein und bin überwältigt von 
dieser Aufmerksamkeit, von diesen Komplimenten, von dieser Präsenz. Wenn man 
einen solchen Preis bekommt, fragt man sich erst einmal, ob man ihn verdient hat. 
Das ist zwar immer eine falsche Frage, aber aus irgendeinem Grund wird man sie 
auch nicht so ganz los. Ich schluckte ein wenig, als Wolf Lepenies vorhin Stephan 
Leibfried erwähnte, der ein Freund von mir war und der ihn sicherlich mehr verdient 
hat als ich. Ich denke sehr oft an ihn und möchte ihn an dieser Stelle als jemanden 
erwähnen, der ganz vorzüglich das gelebt hat, auch wissenschaftlich, wofür der 
Schader-Preis steht.  
 
Nach einer Laudatio zu sprechen ist ein bisschen wie eine Prüfung, in der man 
nachweisen muss, ob man das ganze Lob wirklich verdient hat. Ob man den Dialog 
mit der Praxis als Beitrag zur Lösung aktueller Gesellschaftsprobleme eingegangen 
ist, ob man diesen doch ziemlich hohen Anspruch auch einigermaßen erfüllen kann. 
Ich wurde heute als Gesellschaftswissenschaftler ausgezeichnet. Jura ist eine 
Gesellschaftswissenschaft, das ist, so finde ich, relativ klar. Es ist ein Privileg der 
Juristen, dass sie kein Relevanzproblem haben, sie stehen mit beiden Beinen in 
Problemen und Phänomenen, sie müssen den Leuten nicht unbedingt erklären, 
wofür sie etwas machen. Andererseits ist es typisch für Juristen, dass sie manchmal 
ein Theorieproblem oder ein Reflexionsproblem haben. Das heißt, sie stecken 
vielleicht etwas zu tief in der Relevanz und lassen deshalb manchmal den Abstand 
vermissen, für den Wissenschaft eben auch da ist. Sie ist da, um nochmal einen 
Schritt zurückzutreten und sich Phänomene anzuschauen. Trotz der schwer zu 
leugnenden Relevanz dessen, was ich tue – Verfassungsrecht, politische Theorie – 
zögere ich doch ein bisschen zu sagen, ich hätte irgendeinen Beitrag zu irgendeiner 
Lösung geleistet. Ich würde sagen, ich habe einen Beitrag dazu geleistet, ein 
Problem zu beschreiben. Dies ist irgendwann vielleicht ein Beitrag zur Lösung.  
 
Ich habe überlegt, worüber ich heute in einer knapp bemessenen Zeit sprechen 
möchte. Ich bin zu dem Ergebnis gekommen, dass ich versuchen will, selbst 
darüber zu reflektieren, wie ich über Dinge nachdenke und was die erwähnte Frage 
der Relevanz und der Theorie für mich bedeutet. Ich habe mir überlegt, etwas zu 
einem Thema zu sagen, das in gewisser Weise aktuell ist, bei dem es jedoch 
vielleicht auch sinnvoll wäre, einmal einen Schritt zurückzutreten, um dann zu 
schauen, wie man diese Reflexion wieder relevant und aktuell werden lassen will. 
Ich möchte heute in der Tat über den Rechtsstaat sprechen.  
 
Der Titel des Vortrags lautet „Der missverstandene Rechtsstaat“. Er soll eine kleine 
Skizze sein, die sich mit der Frage auseinandersetzt, wie wir eigentlich 
Rechtsstaatlichkeit verstehen, was das politisch bedeuten kann und welchen Beitrag 



 

Theorie zur Diskussion um Rechtsstaatlichkeit leisten kann. Ich möchte in drei 
Schritten vorgehen. Ich möchte noch einmal daran erinnern, dass wir vielleicht 
heute ganz anders über den Rechtsstaat denken als noch vor fünf oder zehn Jahren 
– jedenfalls im politischen Diskurs. Ich möchte ein paar Beobachtungen dazu 
beschreiben, wie man generell über Rechtsstaatlichkeit spricht und wie unordentlich 
das eigentlich vonstattengeht, wie viele unterschiedliche kleine Theorien wir alle 
haben, wenn es um Rechtsstaatlichkeit geht. Schaut man in verschiedene Länder, 
sieht man umso mehr, wie vielfältig dieses Panorama ist. Abschließend möchte ich 
eine wissenschaftliche Aufgabe formulieren. Es soll darum gehen, was eine politisch 
informierte und an Relevanz interessierte Theorie des Rechts beitragen kann. An 
den Anfang möchte ich eine politische Diagnose stellen, dann zu einer Beobachtung 
kommen und am Ende einen Ansatz dazu entwickeln, wie die Wissenschaft all das 
fortführen kann. Die Wissenschaft, die gesellschaftliche Relevanz vielleicht nicht 
beansprucht, die sich jedoch darüber freut, wenn sie eine solche entfaltet.  
 
Der missverstandene Rechtsstaat 
 
Nun, Rechtsstaatlichkeit oder Herrschaft des Rechts ist eine Formel, über die 
ziemlich viel Konsens herrscht. Man wird wenige Leute finden, die gegen den 
Rechtsstaat sind, und zwar relativ flächendeckend in den allermeisten Staaten der 
Welt. Zugleich stellt sich natürlich die Frage, was Rechtsstaatlichkeit eigentlich 
bedeutet. Diese Frage ist unglaublich umstritten. Es gibt sehr unterschiedliche 
Traditionen, die wir in den letzten Jahrzehnten mehr und mehr wissenschaftlich 
ausgearbeitet haben. Es gab lange Zeit gar nicht so große vergleichende 
Diskussionen darüber, aber heute ist uns klar: ein Franzose denkt ganz anders 
darüber als eine Deutsche und auch in den Vereinten Nationen verwendet man ganz 
andere Begrifflichkeiten, wenn man über Rule of Law spricht als etwa in Frankreich 
oder in Großbritannien.  
 
Ich möchte mit einer Beobachtung darüber beginnen, wie sich der Diskurs um das 
Verständnis von Rechtsstaatlichkeit verschoben hat – und zwar in zwei Varianten, 
die erst einmal aus unterschiedlichen Richtungen zu kommen scheinen. Allerdings 
erscheinen mir beide relativ signifikant und politisch recht relevant. Eine Variante 
lässt sich als neoliberal und kritische bezeichnen, die andere könnte man national 
autoritär nennen.  
 
Einem Vortrag Angelika Nußbergers, den ich vor ein paar Monaten gehört habe, 
verdanke ich die Einsicht, dass Singapur im Rechtsstaatsindex der Welt, im World 
Justice Index, auf Platz 13 steht, vier Plätze vor Frankreich. Das World Justice 
Project, das diese Statistik aufgestellt hat, ist ein Projekt von westlichen 
Funktionseliten, namentlich amerikanischer, aber auch europäischer Provenienz, die 
sich verschiedene Staaten ansehen und diese miteinander vergleichen. Warum 
steht nun Singapur so weit oben? Nun, die Antwort ist: Weil man in Singapur 
offensichtlich eine relativ zuverlässige Durchsetzung von Regeln vorfindet, weil man 
in Singapur relativ sicheren Investitionsschutz bekommt und weil es in Singapur, 
jedenfalls soweit man es beurteilen kann, wenig Korruption gibt. Zugleich ist 
Singapur jedoch, wie man einfach herausfinden kann, ein Einparteienstaat mit 
extrem drastischen Strafen. Übrigens auch ein Staat, der keine Eigentumsgarantie 
in seiner Verfassung kennt, sondern dessen Wohnungsmarkt komplett verstaatlicht 
ist – wenn man so will, eine erfolgreiche Form eines autoritär sozialistischen 
Projekts mit liberalen Marktanteilen. Zugleich ist Singapur aber auch sehr oft 
Vorbild für westliche Politik. Der zurückgetretene Bundeskanzler Kurz sagte in 
einem seiner ersten Interviews nach seiner Wahl zum Bundeskanzler der Republik 
Österreich der Frankfurter Allgemeinen Zeitung, Singapur sei für ihn eigentlich ein 



 

Vorbild. Das ist interessant, weil man hier sieht, wie Rechtsstaatlichkeit als etwas 
verstanden wird, das man als einen zuverlässigen, stabilisierten und 
regelzentrierten Autoritarismus bezeichnen könnte. Nun haben wir darüber durchaus 
Diskussionen, etwa über Rule by Law und Rule through Law. In der Wissenschaft 
gibt es die Beobachtung, dass an dieser Stelle vielleicht Unterschiede bestehen, 
aber in der Tat sind wir in einem offiziellen, von westlichen Staaten organisierten 
Index trotzdem so weit zu sagen: Singapur ist mehr Rechtsstaat als Frankreich. 
Das ist bemerkenswert.  
 
Das ist vielleicht nicht ganz so bemerkenswert, wenn wir uns die Diskussion – und 
das wäre mein zweiter Punkt – in der Bundesrepublik ansehen, die sich nach der 
Flüchtlingskrise des Jahres 2015, aber auch davor, über den Begriff der 
Rechtsstaatlichkeit oder die Herrschaft des Rechts oder des Unrechts auftat. Denn 
auch hier haben wir es seit einiger Zeit relativ häufig, und das wurde in der Debatte 
durchaus wahrgenommen, mit einer Bedeutungsverschiebung des 
Rechtsstaatsbegriffs zu tun. In dieser Bedeutungsverschiebung rückt der Grundsatz 
einer lückenlosen Vollstreckung von Recht oder umgekehrt einer lückenlosen 
Bekämpfung von Illegalität in das Zentrum der rechtsstaatlichen Diskussion. Die 
illegale Anwesenheit von Nichtstaatsangehörigen muss demnach zur Ausweisung 
führen. Rechtsbrüche, die es wahrscheinlich nicht gegeben hat, müssen mit Blick 
auf die unterbliebene Grenzschließung des Jahres 2015 repariert werden. Wir 
stellen mit Interesse fest, das Problem der Illegalität ist einerseits in Deutschland 
massiv politisierbar. Das ist, glaube ich, in vielen Ländern der Welt nicht so. Aber 
wir stellen auch fest, der Begriff des Rechtsstaats wird mit gewandelter Bedeutung 
verwendet, so dass er im Grunde aussagt: Rechtswidrigkeit gehört weggeschafft, 
Rechtswidrigkeit muss aufgehoben werden, Rechtswidrigkeit muss bekämpft 
werden. Nun, warum eigentlich nicht? Wo ist das Problem?  
 
Damit bin ich bei meiner zweiten vergleichenden Beobachtung. Warum erfordert die 
Herrschaft des Rechts nicht auch die Vollstreckung von Rechtsnormen? Warum ist 
es nicht vollkommen schlüssig, Rechtsstaatlichkeit als genau das zu verstehen, 
nämlich als die Durchsetzung von Regeln, die der Gesetzgeber erlassen hat? Das 
klingt eigentlich plausibel: Rechtsstaatlichkeit als Beendigung oder Verhinderung 
von Illegalität. Nun, bevor man sich diese Frage ein zweites Mal – vielleicht etwas 
reflektierter – zu Gemüte führt, möchte ich kurz darauf hinweisen, dass das, wovon 
wir hier sprechen, immer schon sehr voraussetzungsreich war. Wir finden in sehr 
unterschiedlichen Ländern ganz unterschiedliche Antworten auf die Frage, was 
eigentlich unter Rechtsstaatlichkeit zu verstehen ist. Ich möchte das kurz 
einschieben, damit uns klar wird, dass Rechtsstaatlichkeit nicht bloß mit Legalität 
gleichzusetzen ist. Wir würden den Begriff am Ende mit Selbstverständlichkeit 
definieren. In England reden wir über Rule of Law, eine alte Tradition, aber 
Engländer wundern sich immer noch sehr, dass wir eine Verfassungsgerichtsbarkeit 
haben, ein Gericht, das ein Gesetz aufheben kann. Das ist bis heute sehr irritierend 
für die Mehrheit der englischen Politik, aber auch für die Mehrheit im englischen 
verfassungsrechtlichen Diskurs. In Amerika haben wir eine alte Tradition, die auch 
mit Rule of Law, aus England kommend, bezeichnet wird. Aber wir finden 
gleichzeitig so etwas wie eine sehr massive Politisierung der dritten Gewalt vor, 
etwa die unmittelbare Wahl von Staatsanwälten. In vielen Bundesstaaten der USA 
werden Richter direkt gewählt. Wir haben also quasi eine Direktpolitisierung der 
Justiz. In Frankreich herrscht eine Tradition, die Legalität stets ohne subjektive 
Rechte oder mit einem zurückgenommenen Verständnis von subjektiven Rechten 
verbunden hat. Da heißt Rechtsstaatlichkeit vorrangig Kontrolle von Legalität. Diese 
kann in der Tat aber nicht nur erfolgen, indem Rechtsverletzungen von Individuen 
geprüft werden. Insgesamt finden wir also eine Diskussion vor, die bunt und 



 

schwierig ist. Sie ist kaum auf einen Begriff zu bringen, auch wenn gleichzeitig 
immer noch eine gewisse Intuition vorherrscht.  
 
Ich kehre zu meiner Frage zurück, warum es dann nicht ein guter gemeinsamer 
Nenner wäre, von Rechtsstaatlichkeit in einem Verständnis zu sprechen, in dem es 
darum geht, legale Zustände zu schaffen und illegale Zustände aus der Welt zu 
schaffen. Nun, ich würde den Clou der Rechtsstaatlichkeit tatsächlich anders 
definieren. Dazu möchte ich auf die rechtlichen Institutionen schauen, die wir mit 
Rechtsstaatlichkeit eher verbinden würden als die Durchsetzung von rechtlichen 
Normen. Zwei Beispiele: In rechtsstaatlichen Systemen – und das scheint mir eine 
ganz unterschätzte Eigenschaft zu sein, die ein bisschen technisch und ein bisschen 
unglamourös ist, die aber sehr viel davon aufschließt, wie wir unseren Rechtsstaat 
verstehen – wird eigentlich nie ohne Weiteres vollstreckt. Das heißt, die Tatsache, 
dass wir wissen, ein bestimmter Zustand ist illegal oder rechtswidrig, führt 
überhaupt nicht selbstverständlich dazu, ihn auch zu beenden: Sondern was dann 
passiert, ist eine lange Mühle von Verfahren, die dafür sorgt, dass man die 
Vollstreckung erst einmal abwenden kann, dass der Staat sich gerade nicht mit 
Gewalt durchsetzt, dass sozusagen kein Wille gebrochen, kein Haus abgerissen oder 
jemand nicht abgeschoben wird. Die illegale Migrantin, die kein Aufenthaltsrecht 
hat, hat mit dem Reichsbürger, der seine Steuern nicht zahlt, gemeinsam, dass 
nicht einfach irgendetwas passiert oder passieren sollte, was diesen Zustand der 
Illegalität beendet, sondern dass eine sehr zähe, langsame und in gewisser Weise 
konsensorientierte Form von Prozeduralität auf den Plan tritt, die dafür sorgt, den 
Konflikt, wenn möglich, anders zu beheben wird als mit gewaltsamer Durchsetzung. 
Das ist, was selten so zum Ausdruck gebracht wird, sehr typisch für unsere 
Rechtsordnung.  
 
Aber: Warum ist das eigentlich so, warum machen wir das? Warum schieben wir 
nicht alle sofort ab? Den Trend haben wir ja mittlerweile, aber warum vollstrecken 
wir nicht einfach sofort, wenn jemand seine Steuern nicht zahlt, warum reißen wir 
die Bude nicht ab, wenn das Haus illegal gebaut ist? Nun, die Antwort ist, glaube 
ich, zweiteilig. Und beide Teile haben einen gewissen Erklärungswert für unser 
eigenes oder für unser praktisch implizites Verständnis von Rechtsstaatlichkeit. Der 
erste Grund ist ziemlich funktional und er berührt einen etwas unangenehmen 
Punkt unserer Rechtsordnung. Wir tun es erst einmal deswegen nicht, weil wir nicht 
die Ressourcen dafür haben. Diesen Ressourcenmangel würden wir sichtbar 
machen, wenn wir es immer täten. In dem Augenblick, in dem wir gegen alle 
Steuerhinterzieher, sozusagen alle Steuersünder, vollstrecken müssten, würden wir 
sehen, wie wenig Finanzbeamte wir haben. Und in dem Augenblick, in dem wir alle 
illegalen Bauten abreißen müssten, würden wir sehen, wie wenig Polizisten wir 
haben. Wir müssen in gewisser Weise und durchaus auch im Konsens – und ich 
glaube, das ist kein Mysterium – als demokratischer Rechtsstaat die Grenzen 
unserer Ressourcen bis zu einem bestimmten Grade verschleiern, sie jedenfalls 
nicht so offensichtlich machen, wie sie im Akt der Vollstreckung werden. Und das ist 
kein Witz, das ist, glaube ich, die einzige Möglichkeit, wie man eine Gemeinschaft 
rechtsförmig organisieren kann. Das ist der eine Grund, den wir ein bisschen 
verschämt – und die Würdenträger vor mir lachen – in den Mund nehmen, aber der 
in der Tat Relevanz hat.  
 
Der zweite Grund liegt, glaube ich, darin, dass sich ein reflektierter, 
ausdifferenzierter Rechtsstaat im Klaren ist, welche immensen Kosten die 
Vollstreckung selbst für eine soziale Textur zur Folge hat. Man muss sich gut 
überlegen, ob man diese Kosten im Namen der Durchsetzung des Rechts 
tatsächlich zahlen möchte. Denn es ist immer klar – und auch das ist eine Sache, 



 

die man nicht oft in der Rechtstheorie liest – in dem Augenblick, in dem man von 
sozialen Beziehungen auf Rechtsbeziehungen umstellt, in diesem Augenblick 
beendet man eine Menge sozialer Beziehungen. Das einzige Gerichtsverfahren, das 
Sie jemals gegen Ihren Ehegatten oder Ihre Ehegattin führen werden, wird die 
Scheidung sein. Alles andere können Sie nicht machen, weil sonst die soziale Textur 
Ihrer Beziehung zerstört ist. Dasselbe gilt für Geschäftspartner, dasselbe gilt für 
viele andere Kontexte. In dem Augenblick, in dem Sie das Haus abreißen, verlieren 
Leute ihr Obdach und müssen irgendwo anders untergebracht werden. In dem 
Augenblick, in dem Sie Steuern vollstrecken, verliert jemand die Möglichkeit, das 
Geld vielleicht später zu verdienen, das er dem Staat schuldet. Und in dem 
Augenblick, in dem Sie die Asylbewerberin abschieben, verlieren Angehörige oder 
verlieren andere Leute in ihrem Umfeld einen sozialen Bezugspunkt, der es ihnen 
erleichtern würde, sich in einem Land zu integrieren. Die Kosten sind immens. Und 
diese Einsicht ist eine Einsicht des Rechtsstaats in die begrenzte Wirkung von Recht 
oder eine Einsicht, wonach Recht immer davon leben muss anzuerkennen, dass es 
sich um eine normative Ordnung handelt, also eine Ordnung, die gebrochen werden 
kann, und mit deren Bruch wir umgehen müssen und deren Bruch wir zu einem 
gewisse Grade auch als Teil der Rechtsordnung verstehen müssen. Darum haben 
wir Gerichte, gerade Gerichte, die staatliches Handeln überprüfen, die 
Verwaltungsgerichte. Nur aus dem Grund, weil wir wissen, dass der Staat 
rechtswidrig handeln kann. Das müssen wir teilweise auch erst einmal zulassen, da 
wir sehen, es gibt andere Imperative sozialen und politischen Handelns, die wir mit 
der Möglichkeit einer gerichtlichen Kontrolle versehen, die wir aber nicht von 
vornherein verhindern. Das heißt, in Rechtsstaaten ist die Feststellung von 
Rechtswidrigkeit etwas anderes als die Vollstreckung. In Rechtsstaaten ist die 
Einsicht, dass etwas rechtswidrig ist, eine von begrenztem, nicht trivial von 
bedeutendem Wert, aber doch eine von relativiertem Wert im Hinblick auf den 
Schutz anderer sozialer Normen und anderer sozialer Beziehungen. In 
Rechtsstaaten wird die Initiative zur Feststellung der Rechtswidrigkeit oft 
denjenigen überlassen, die sie gar nicht rechtfertigen müssen. Man kann ja auch 
sagen „Mein Nachbar hat illegal gebaut, aber mir ist es egal, ich akzeptiere das 
einfach und klage nicht dagegen“, ohne dass der Staat eingreift. Rechtsstaaten 
haben damit auch die Möglichkeit der Abweichung vom Recht, eine eigene, im 
Grunde rechtskonstituierende Funktion. All das spricht doch dafür, dass das Ideal 
des lückenlosen Regelvollzugs gerade nicht als Grundgedanke des 
Rechtsstaatsprinzips taugt, sondern dass wir uns andere Gedanken darüber machen 
müssen, was denn eigentlich relevant ist.  
 
Und ich denke – und das wäre mein dritter und letzter Punkt – eine 
wissenschaftliche Aufgabe, die erstaunlicherweise gar nicht so viele Bibliotheken 
füllt, wäre es, erst einmal genau zu beobachten, welche rechtsstaatlichen 
Strukturen diesem Verständnis nach spezifisch sind und auf der anderen Seite nach 
einer Begründung zu suchen, warum diese spezifischen Eigenheiten rechtstaatlicher 
Vollstreckung vielleicht einen legitimierenden Wert haben. Ich habe angedeutet, in 
welche Richtung eine solche Überlegung gehen könnte, aber man müsste sie 
vollziehen. Man müsste sie auch deswegen vollziehen, weil – und hier kann ich kurz 
aus dem Fach berichten – es über Rechtsstaatlichkeit eigentlich kaum Literatur gibt. 
Die einzige nennenswerte deutsche Monografie zum Rechtsstaatsprinzip, ein Buch 
aus den 80er-Jahren, ein gutes Buch, führt letztlich dazu zu sagen: Wir haben 
eigentlich keinen Begriff. Wir haben viele kleine Dinge, aber wir kriegen das nicht 
gemeinsam auf einen Begriff. Das ist ein Problem und ich würde sagen, es wäre 
eine interessante, wichtige Aufgabe, diese Gemeinsamkeiten von subjektiven 
Rechten, von richterlicher Unabhängigkeit, von der Verselbstständigung von 
Sanktionen, vom zögerlichen Umgang mit Vollstreckung noch einmal in den Blick zu 
nehmen und zu sehen, dass sie vielleicht doch institutionell etwas gemeinsam 



 

haben, was ich hier nur andeuten kann: Wir verstehen Rechtsstaatlichkeit wie eine 
Form von Pufferung, die zwischen Norm und Vollzug gesetzt wird. Wir verstehen 
unter Rechtsstaatlichkeit etwas, in dessen Rahmen eigene Entscheidungen 
getroffen werden müssen, von unabhängigen Richtern, aber auch von denjenigen, 
die ihre Rechte verfolgen oder vielleicht auch darauf verzichten wollen. Oder von 
anderen Institutionen, die zwischen eine Regel und ihre Vollstreckung ein hohes 
Maß an zusätzlicher Reflexion und Spezifizierung setzen.  
 
Doch: Bringt eine solche Reflexion etwas? Ist das jetzt der „Elfenbeinturm“? Nun, 
ich habe gar nichts gegen den Elfenbeinturm, das ist ein sehr schöner Ort, an dem 
ich mich gerne mal aufhalte. Ich glaube, der Eigenwert akkurater Begriffe ist 
gerade in den Rechtswissenschaften nichts Selbstgenügsames, sondern es ist eine 
Antwort auf die Frage, was genau wir schützen wollen, wenn wir uns gegenseitig 
beschwören, wir wollen rechtsstaatliche Strukturen schützen. In gewisser Weise ist 
es etwas, das man mit Blick auf einen internationalen oder transnationalen Diskurs 
über Rechtsstaatlichkeit auf den Tisch legen kann. Denn in der Tat erscheint es mir 
heute mehr denn je wichtig – gerade mit Blick auf die internen Krisen der 
Europäischen Union und die Frage, wie wir mit Ländern umgehen, die unserer 
Vorstellung einer freiheitlichen politischen Gemeinschaft nicht mehr entsprechen – 
dass dieser Umgang nicht nur clevere Diplomatie oder in gewisser Weise 
Prinzipienfestigkeit verlangt, sondern eine Reflexion darüber, wo genau der Punkt 
liegt, an dem unser Problem beginnt. Wo genau können wir institutionell dieses 
Problem festmachen, das so hoch aufgehängt und so prinzipiell wichtig ist, dass wir 
einen politischen oder einen juristischen Konflikt einzugehen bereit sind?  
 
Es wird, und das wäre mein letztes Wort, vermutlich eine Begrifflichkeit sein, die  
den Unterschied zwischen Demokratie und Rechtsstaatlichkeit in der öffentlichen 
Diskussion wieder kleiner schreibt. Wir sind eben nicht ein Rechtsstaat à la 
Singapur. Wir sind ein Rechtsstaat, der sieht, auch solche Institutionen wie die sehr 
technische, verselbstständigte Vollstreckung, die relativ technische richterliche 
Unabhängigkeit, die Idee des subjektiven Rechts sind sozusagen 
Verfahrenselemente einer Verfahrensordnung, in der der politische Prozess 
loslassen kann. Er ermöglicht Ergebnisoffenheit, indem ein Verfahren auf den Weg 
geschickt wird, ohne es im Nachhinein zu kontrollieren. Dies ist eine 
Gemeinsamkeit zwischen demokratischen Wahlen und gerichtlichen Prozessen, die 
meines Erachtens unterschätzt wird und die uns von dem schlechten Erbe der 
deutschen Monarchie befreit, Rechtsstaatlichkeit immer als etwas von Politik 
Befreites zu verstehen. Darüber könnte man weiter nachdenken.  
 
Ich danke Ihnen für Ihre Aufmerksamkeit. Und ich bedanke mich nochmals sehr für 
den Preis und die viele Ehre, die damit verbunden ist.  
 
 
Gespräch mit dem Preisträger 
 
Prof. Dr. Christine Landfried: 
 
Wir möchten nun noch zusammen eine kurze Diskussion führen. Wir haben dazu 
zwar nicht viel Zeit, aber ich denke, es ist trotzdem eine gute Idee. Wir alle, die wir 
heute hier zusammensitzen, haben auf wunderbare Weise erlebt, was die Schader-
Stiftung ist. Wir erleben das wunderbare Engagement von Frau Schader und von 
Herrn Schader, für das wir alle wirklich, Wolf Lepenies hat es schon gesagt, nur 
dankbar sein können. Wir haben eine sehr ungewöhnliche Laudatio gehört. Ich bin 
begeistert, wie es gelungen ist, Christoph Möllers darzustellen und das Pferd von 



 

hinten aufzuzäumen, zu sagen wer er nicht ist. Und wir haben soeben eine Rede 
gehört, die sehr schön zeigt, was eigentlich Dialog zwischen 
Gesellschaftswissenschaften und Praxis ist. Ich würde gerne an diese Rede 
anknüpfen. Der Einstieg war, dass wir uns heute im Rechtsstaat sehr schnell auf 
den Vollzug zubewegen, dass wir denken, etwas Illegales sollte schnell beantwortet 
werden. Ich fand es sehr überzeugend, dass man das nicht so kurzgeschlossen 
sehen sollte, dass Demokratie und Rechtsstaatlichkeit gar nicht so weit voneinander 
entfernt sind. Was wäre Ihre Erklärung dafür, dass wir heute eine solche 
Verschiebung beobachten können, die bewirkt, dass in der Realität der Gesellschaft 
Rechtsstaatlichkeit so verstanden wird, möglichst schnell etwas umzusetzen und 
eben nicht zum Beispiel über die sozialen Kosten nachzudenken? 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M. : 
Das ist eine schwierige Frage. Ich glaube, es gibt verschiedene Ebenen von 
Antworten. Auf einer ganz, ganz großen sozialwissenschaftlichen, also sagen wir 
mal gesellschaftsdiagnostischen Ebene, ohne Anspruch auf wirkliche empirische 
Basis, würde ich sagen, es gibt wahrscheinlich generell ein Problem mit 
Devianztoleranz. Ich glaube, das ist ein allgemeines Phänomen, es im Grunde nicht 
für selbstverständlich zu halten, dass Regeln übertreten werden. Das ist eine 
Beobachtung, vom Kindergarten bis zur modernen Gesellschaft, dass Devianz doch 
irgendwie ein Normalfall für eine Gesellschaft ist. Das tritt immer mehr in den 
Hintergrund. Manchmal ist es auch, glaube ich, ein politisches Interesse, das 
artikuliert wird. Der illegale Aufenthalt, also jemand ist ohne Aufenthaltstitel in 
einem Land, ist ja eigentlich der Normalfall der Geschichte des 20. Jahrhunderts. In 
Amerika, wenn man einmal hineingekommen ist, muss man sich irgendwie 
durchmogeln, irgendwann wird man akzeptiert. Leute abzuschieben ist eher eine 
neue Idee. Und das hat, glaube ich, mit der allgemeinen Verschiebung des 
politischen Diskurses zu tun. In Deutschland, das muss man natürlich auch dazu 
sagen, war es immer schon so, dass wir diese Recht-und-Ordnung-Vorstellung 
hatten und dass wir diese Schicht, Recht heißt eigentlich komplette Legalität, 
immer ein bisschen mitschwingen sehen, seit dem späten 19. Jahrhundert 
jedenfalls.  
 
Prof. Dr. Christine Landfried:  
Das bringt uns dann vielleicht zum gesellschaftlichen Hintergrund einer solchen 
Verschiebung. Es ist ja heute genau zehn Jahre her, dass Ralf Dahrendorf den 
Schader-Preis bekommen hat. Sie sind ja nun nicht nur in den 
Rechtswissenschaften unterwegs, sondern auch sehr mit den Nachbardisziplinen 
verbunden. Was wäre für Sie ein wichtiger Bezug zu den Arbeiten anderer 
Disziplinen, zum Beispiel zu „Gesellschaft und Demokratie in Deutschland“ von 
Dahrendorf? 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M.:  
Ralf Dahrendorf ist in vielerlei Hinsicht eine sehr interessante Figur. Das erste ist 
mir aufgefallen, als ich eine Laudatio auf einen Freund gehalten habe, Friedrich 
Wilhelm Graf, ein Theologe. Es gibt sehr wenig liberale Theorie in der 
Bundesrepublik. Es gibt wenig politische Theorie von „Liberalen“. In der Tat ist 
Dahrendorf da relativ einsam. Und das müsste man heben, weil man doch sieht, 
dass der Liberalismus ein wenig zu einer Rückzugsposition von bedrohten 
bürgerlichen Mehrheiten geworden ist, zu denen wir uns wahrscheinlich am Ende 
auch alle zählen. Der zweite Punkt ist, dass Dahrendorf das große Buch über die 
Demokratie geschrieben hat und darin ausbuchstabiert, wo die deutsche Misere 
liegt. Es findet sich die Vorstellung einer gesellschaftlichen Ordnung, die formalisiert 
ist und die sich selbst nicht mehr rechtfertigen muss, weil sie schon gesetzt ist. Also 
ein autoritärer Positivismus, könnte man sagen. Die Ironie dieses Buches ist, das 



 

muss man bei aller Verehrung sagen, dass es uns erklärt, warum wir nie 
Demokraten werden können, im Deutschland des Jahres 1965. Ein ungünstiger 
Zeitpunkt, um diese These plausibel zu machen, dennoch sehr interessant.  
 
 
Prof. Dr. Christine Landfried:  
Würden Sie einen Zusammenhang zu dem sehen, was Sie heute gesagt haben? 
Zum Verständnis und dem Zusammenhang von Gesellschaft und Demokratie? Und 
zur Verschiebung des Verständnisses von Rechtsstaatlichkeit? 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M.:  
Das Buch ist toll und ich bin ein Fan von ihm, aber ich würde mittlerweile anders 
darüber denken. Heute finde ich es doch interessant zu sehen, dass das, was wir 
als Problem erleben, ein sehr globales ist und dass die Ähnlichkeiten des 
pseudoreligiös inspirierten Autoritarismus in Indien, Ungarn, der Türkei und sonst 
wo doch so frappierend groß sind, dass man wahrscheinlich die ganze deutsche 
Geschichte vergessen muss, da auch diese irgendwie anders erklärt werden muss. 
Wir kommen auf keinen guten Erklärungszusammenhang mehr, wenn wir 
Sonderwege stricken. In meinem Vortrag habe ja mit Singapur angefangen, um 
dann in die Bundesrepublik zu kommen. Und tatsächlich würde ich sagen, die 
Rezeption Singapurs als Ideal eines autoritären Liberalismus ist in der Tat vielleicht 
sogar älter als unsere Diskussion darüber, inwieweit wir mit Rechtsstaatlichkeit 
Dinge rechtfertigen, die vielleicht so nicht gemeint waren. 
 
Prof. Dr. Christine Landfried:  
Sie reflektieren sehr viel über Ihre eigene Arbeit. Welcher Bereich war für Sie 
besonders wichtig, worauf sind Sie stolz? Was war ein ganz zentraler Punkt in dem, 
was Sie gemacht haben? Was stellen Sie sich für die Zukunft vor? 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M.: 
Ich habe mich in der Laudatio von Frau Nußberger schon ganz gut wiedergefunden. 
Und zwar in der Vorstellung, dass man immer weiterkommt, die alten Dinge 
vielleicht nicht mehr für so interessant hält und irgendwie eher weiterzieht und 
überwindet, was man früher gemacht hat. Das ist für mich das Interessanteste. 
Generell bin ich nicht in dem Sinne stolz, dass ich sagen würde, ich habe 
irgendetwas Tolles gemacht. Ich bin immer ganz zufrieden darüber, wenn ich mich 
durch etwas durchgebissen habe. Zum Beispiel, wenn ich ein Buch geschrieben 
habe. Ein Buch zu schreiben, welches ein gewisses Format hat, ist ein wenig wie 
eine körperliche Leistung. Zu Schluss ist das Buch, auch wenn es nicht gut ist, doch 
fertig. Und das allein ist immer sehr schön.  
 
Prof. Dr. Christine Landfried: 
Wunderbar. Zum Abschluss bleibt mir nur noch zu sagen, woran man sehr schön 
erkennt, wie sich ganz schwierige Dinge auf eine verständliche Weise vortragen 
lassen. Das wird für mich in der Sprache Ihres Artikels, der heute schon viel 
erwähnt wurde, deutlich. Es geht um die Ewigkeitsklausel des Grundgesetzes. Es 
wird ja oft gesagt, diese sei der Identitätsgehalt des Grundgesetzes. Und ich fand 
es wirklich verblüffend, wie Sie beschreiben: Nein, hier verwechselt man Identität 
mit Fundament. Denn die Tatsache, dass ich Beine habe und laufen kann, ist mein 
Fundament, aber nicht meine Identität. Die Identität ist nur das, worin ich mich von 
anderen unterscheide, in diesem Fall von anderen Verfassungen. 
 
Prof. Dr. Christoph Möllers LL.M.: Vielen Dank. 
 
Prof. Dr. Christine Landfried: Vielen Dank und herzlichen Glückwunsch.   


