
Digitales Begleitheft 
zur Ausstellung

Eine stille Erfahrung 
Zoya Sadri in Retrospektive

Zum Download den QR-Code mit dem
Smartphone scannen



Eine stille
Erfahrung
Zoya Sadri in
Retrospektive

Ergänzendes Booklet
zur Ausstellung



Zoya Sadri (1955 - 2024)
Zoya Sadri wurde 1955 in Teheran geboren und starb 2024 in Heidelberg. Sie
studierte in Teheran Kunst, gründete eine Familie und beobachtete sehr genau
gesellschaftliche und politische Entwicklungen. Die repressive Regierung in
Folge der Islamischen Revolution von 1979 setzte ihr zunehmend zu und
zumindest räumlich konnte sie sich 1987 davon lösen, als sie schwanger nach
Deutschland auswanderte. 1990 begann sie ein Aufbaustudium der Bildenden
Kunst an der Johannes Gutenberg-Universität in Mainz. 

Zeitgleich begab sich Sadri im neuen Umfeld des Rhein-Main-Gebiets auf die
Suche nach einer stilistischen Sprache, die ihre Wurzeln nicht vergessen ließ,
aber auch das Neue präsentmachte. „Zwangsläufig probierte Zoya in den
neunziger Jahren mehrere Stile, mehrere Phasen durch – von figurativ bis
elementarzeichenhaft-abstrakt“, schreibt der Kunstkritiker Dr. Roland Held in
seinem Nachruf auf Zoya Sadri, die in Darmstadt lebte und im November 2024
nach schwerer Krankheit in Heidelberg verstarb. Ihre Werke seien „immer von
einer gewissen Melancholie durchweht. Eine Melancholie, die stiller Begleiter
auch der Person Zoya Sadri war.“  

Mehr als hundert Werke, einige davon in Privatbesitz, hat sie hinterlassen,
darunter Gemälden, Druck-Grafiken, Skulpturen und Installationen. Eine
Retrospektive ihres Schaffens ist von September bis Dezember 2025 in der
Schader-Galerie zu sehen. 



Intensiv setzte sich Sadri mit der persischen mythologischen Kultur
auseinander und schuf Bilder oder Skulpturen mit Topoi aus der Schahname,
dem iranischen Königsbuch. So finden sich immer wieder Elemente aus der
Sage um den iranischen Helden Rostam und sein Pferd Rachsch, aber auch
die altiranische Gottheit Mitra sowie der namensverwandte römische Gott
Mithras spielen eine Rolle. 

In einer Ausstellung 2015 im Stadtmuseum Groß-Gerau konnten diese beiden
Erben gemeinsam ausgestellt und die Bedeutung ihrer Verbindung
künstlerisch beleuchtet werden. Auch die Gegenwart ihrer Heimat
thematisierte Zoya Sadri in ihren Werken: In verschiedenen Serien beschäftigte
sie sich mit der Unterdrückung von Frauen im Iran. 

Freiheit und Frieden sind Motive, die sich durch Sadris Werkekanon ziehen –
nicht nur in Bezug auf die iranische Regierung. Auch der jüdische Glauben
findet sich in ihrem Schaffen wieder: Anne Franks Geschichte beeindruckte
Sadri nachhaltig; die Geisteshaltung des Mädchens griff sie auch künstlerisch
in Portraitserien und einer Installation auf. Ebenso rückte sie Persönlichkeiten
der Zeitgeschichte in den Fokus, die sich für Frieden und Freiheit einsetzten –
so beispielsweise Martin Luther King oder Mahatma Gandhi. Ein
wiederkehrendes Element ist das höchst komplexe Symbol der Taube, die sich
in zahlreichen Werken entdecken lässt, hier überwiegend als Friedenstaube
und weniger in der islamischen Funktion des Schutzes und der Orientierung.

Nicht zuletzt prägte auch Darmstadt als Zoya Sadris letzter Lebensort vor
ihrem Tod ihre Bilder. Eine umfangreiche Skizzensammlung zeugt von Sadris
aufmerksamer Beobachtungsgabe und ihrem Bedürfnis, sich mit der Vielfalt
der Menschen und deren teilweise tragischen Geschichten auseinander zu
setzen.



Menschlich-soziale Aspekte sowie das kulturelle Erbe und historische
Ereignisse, die ein Stadtbild prägen, sind im Werk besonders präsent. Dies
spiegelt sich in ihren Zeichnungen von Stolpersteinen, einem Holocaust-
Mahnmal und Momentaufnahmen der sozialen und politischen Realität wider.
Auch Darstellungen von Demonstrationen und Bürger*innen in
unterschiedlichsten Lebenssituationen und ihrem dynamischen Miteinander
zeugen davon. 

Politisch motivierte Themen beschäftigten Zoya Sadri ebenso wie
gesellschaftliche Aktualitäten. Sie spannte in ihrer Kunst den großen Bogen
von der plastischen Darstellung mythologischer und kulturhistorischer
Legenden bis hin zur Beleuchtung sozialer und alltäglich präsenter Thematiken
aus unserer Wirklichkeit. Durch ihre Illustrationen von historischen Ereignissen
und von tragenden Persönlichkeiten machte sie zudem den strukturellen
Wandel unserer Zeit für das Auge des Publikums sichtbar. Der Kunstkritiker Dr.
Roland Held beschreibt im Gespräch mit Sadris Tochter Rhea Eghtesadinia
abschließend: „Die Unterschiedlichkeit ist nicht willkürlich, sondern was wir
finden, sind Serien, die jeweils einen anderen Schwerpunkt haben. Viele Serien
haben auch untereinander Verknüpfungspunkte. Das verteilt sich über ein
Œuvre von fünfunddreißig Jahren. Es ist abwechslungsreich, und trotzdem ist
wiedererkennbar eine Persönlichkeit dahinter. Zoya hat schon mit offenen
Augen um sich rumgeguckt. Sie hat den Draht zur Mythologie und zu den
Archetypen gehabt, aber sie war ein Mensch unserer Zeit.“

Die Ausstellung wurde
dankenswerterweise von
Rhea Eghtesadinia, Zoya
Sadris Tochter, ermöglicht,
die die Werke ihrer Mutter
als Leihgabe an die
Schader-Stiftung
übergeben hat. Weitere
Werke sind aus Privatbesitz
entliehen. Die Stiftung dankt
dem Kunst Archiv
Darmstadt und weiteren
ungenannten
Leihgeber*innen. 



Frieden und Konflikt

Zoya Sadri setzt sich in ihrer Kunst mit politischem Wandel und den Brüchen
menschlicher Geschichte auseinander. Ihre Werke greifen dabei nicht nur
aktuelle Themen auf, sondern tragen auch den Nachhall revolutionärer
Bildsprache aus ihrer iranischen Herkunft in sich – insbesondere aus der Phase
nach der Islamischen Revolution 1979, als sich Hoffnung auf gesellschaftliche
Veränderung bald in Unterdrückung, Überwachung und Gewalt verwandelte.

In Sadris dichten Bildern wird der Blick der Betrachtenden geführt – von subtil
eingearbeiteten Elementen wie Drahtfiguren, Friedenstauben, kleinen
Monitoren mit Aufnahmen, etwa von Martin Luther King, bis hin zu Andeutungen
von Bomben, Gewalt und Leid. Erst bei genauerem Hinsehen erschließen sich die
vielschichtigen Bedeutungen der Werke.

Trauer und Gedenken finden in
Sadris Schaffen ebenfalls ihren
Raum. In diesem Zusammenhang
verarbeitete die Künstlerin auch die
Thematik des Holocausts und der
Erinnerung an die grausamen
Verbrechen des Nationalsozialismus. 

Ihre Auseinandersetzung mit
jüdischer Liturgie und der deutschen
Übersetzung des Gedichts „We
Remember Them“ verleiht ihren
Arbeiten eine spirituelle Tiefe, die
über das rein Dokumentarische
hinausgeht.

Ihre Werke lassen die Betrachtenden
hinschauen – auch dort, wo es
wehtut – und fordern dazu auf,
inmitten von Konflikt nach Spuren
des Friedens zu suchen.



„Liebe Kitty“ – Das Tagebuch der Anne Frank und der enge Raum

Das Tagebuch, das Anne Frank „Kitty“ nennt, ist ein historisches Dokument
über den Alltag der achtköpfigen versteckten Gruppe und ihrer Helfer.
Anne Franks Tagebuch erzählt nicht nur von der Grausamkeit einer Zeit,
sondern auch von den Gefühlen, Träumen, Wünschen und der Lebenslust
eines Mädchens, das trotz aller Schwierigkeiten und Brutalität der NS-Zeit 
Hoffnung bewahrte.

Zoya Sadri sagt über ihr Werk: 
„Das gesamte Werk hat zwei Inhalte. Das Tagebuch und Der enge Raum.
Es besteht aus vier Gittergestellen, die ich mit Stoff benäht habe. Die
Außenseite des Gitters besteht aus mehreren beschriebenen und
bemalten Flächen und stellt das Tagebuch dar. Die Texte sind aus dem
Buch entnommen, die Bilder sind einfache Farb- und Formspielereien, so
wie sie ein junges Mädchen im Kopf hat. Bunte, fröhliche Farben. Damit
möchte ich die Lebenslust Anne Franks, die sie trotz ihrer Verfolgung und
drohenden Todes beibehielt, darstellen. Die Innenseite des Objektes stellt
den engen Raum dar, in dem sich Anne Frank fast zwei Jahre lang mit
ihrer Familie verstecken musste. Die Gittergestelle sind von innen gesehen
nun Wände, an denen Erinnerungsbilder hängen. Die Tür steht offen. Die
Betrachter*innen können mal ihren Kopf reinstecken, die Bilder anschauen
und dieses Gefühl der Enge spüren.”

Ein besonders eindrucksvolles Zitat aus ihrem Tagebuch lautet:
 „Wir Juden […] müssen mutig und stark sein […], müssen tun, was in
unserer Macht liegt, und auf Gott vertrauen. Einmal wird dieser
schreckliche Krieg doch vorbeigehen, einmal werden wir doch wieder
Menschen und nicht nur Juden sein!“ (11. April 1944)

Mit diesen Worten beschreibt Anne Frank prägnant den Kern des
Gleichheitsgedankens – das Streben nach Akzeptanz, Chancengleichheit
und Gleichbehandlung, für das auch heutige Antirassismus- und
Antidiskriminierungsbewegungen stehen. 
Durch die Dreidimensionalität der Installation und die Möglichkeit, sie
sowohl von außen als auch von innen zu betrachten, bietet das Werk ein
immersives Erlebnis und regt zu einer nachhaltigen Auseinandersetzung
mit den dargestellten Themen an.



I Have a Dream

Zoya Sadri über das Werk:
„Das Video zeigt 3 Minuten aus der berühmten Rede von Martin Luther King Jr.. Er
war in den 1960er Jahren der bekannteste Sprecher des Civil Rights Movement,
der US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung. Das traurige Schicksal, das er
erleiden musste, ist, denke ich, jedem bekannt. Dieses Video ist in einem kleinen
Handy gespeichert, das in einer Holztafel eingesetzt ist. Die Oberfläche des
Holzes habe ich in Acryl, in schwarzer und grauer Tonalität gemalt. Das Bild stellt
eine Art Mauer mit lauter schwarzen Flecken dar, die gemalt und gespritzt sind.
Auch heute noch sieht man, dass Rassismus unser soziales Verhalten und den
Umgang miteinander prägt. Ich sehe die Rede von Martin Luther King Jr. als
einen wichtigen Schritt in der Entwicklung der Gesellschaft und antirassistischen
Bewegung an. Es ist mir deshalb ein großes Anliegen, die Aufarbeitung
rassistischer Ereignisse der Vergangenheit sowie der Gegenwart weiter
voranzutreiben und mit meinen Kunstwerken an solche historisch wertvollen
Momente zu erinnern.“ (2022)

Mit ihrer Mixed-Media-Installation, die
bereits in mehreren Darmstädter Galerien
gezeigt wurde, thematisiert Zoya Sadri
Rassismus sowie die Werte von
Menschenwürde, Gleichbehandlung und
Toleranz. Durch den interaktiven
Charakter – die Besucher*innen können
das Video selbst starten – entsteht eine
persönliche Auseinandersetzung mit dem
Werk. Dabei verbinden sich individuelle
Eindrücke mit aktuellen gesellschaftlichen
Fragen und historischen Ereignissen. Die
Rede „I Have a Dream“ steht exemplarisch
für ein solches Ereignis, das bis heute
unser gesellschaftliches Selbstverständnis
prägt und in Erinnerung gehalten werden
muss.



Serie “OT”

Auch wenn diese Werke unter dem Titel OT – „Ohne Titel“ – zusammengefasst
sind, sagen sie dennoch viel aus. Entstanden im Jahr 2020, widmen sie sich
dem Gedenken an große Persönlichkeiten im Kontext der Friedens- und
Freiheitsbewegungen vergangener Zeiten. Damit sind sie zugleich Ausdruck
von Erinnerung, Mahnung und dem Wiederaufgreifen gesellschaftlich weiterhin
aktueller Themen.

Durch die Kombination unterschiedlicher Materialien wie Holz, Modelliermasse,
Stoff, Papier und Draht sowie deren besonderes Arrangement schafft Zoya
Sadri Werke, die ihre Werte und ethischen Prinzipien zum Ausdruck bringen.
Wiederkehrendes Motiv ist das kulturell aufgeladene Symbol der
Friedenstaube, die plastisch aus dem Bild herauszufliegen scheint oder als
Pappmaché-Objekt dem flachen Untergrund ein Relief verleiht. Auch Draht-
figuren treten in den Raum und verleihen der erzählerischen Dimension der
Arbeiten Lebendigkeit.

Kunstkritiker Dr. Roland Held erkennt darin eine
Verbindung zur amerikanischen
Kunstgeschichte:
„Die Art und Weise, wie sie dann Realgegenstände
auf die Holzplatte appliziert, erinnert mich ein
bisschen an Robert Rauschenberg, an seine
sogenannten Combine Paintings, wo eben auch
Realgegenstände manchmal ziemlich weit
ausladend in die Leinwand reingearbeitet oder
der Leinwand vorangestellt worden sind. Also Zoya
hat schon mit offenen Augen um sich
rumgeguckt.“ (2025, unveröffentlichtes Interview
mit der Tochter der Künstlerin)

Die Vielfalt der Materialstrukturen und der
unterschiedlich deutliche Grad der Erkennbarkeit
einzelner Motive und Elemente fordern die
Betrachtenden heraus, in einen intensiveren
Dialog mit dem Werk zu treten. Wer aufmerksam
hinschaut, entdeckt im Hintergrund subtil
eingearbeitete Fotos, Zeichnungen oder gemalte
Objekte, deren Konturen aus der Ferne kaum
sichtbar sind. So wird das genaue Hinsehen, das
Entdecken von Nuancen in Struktur und Farbe, zur
Voraussetzung für das Erfassen der
Gesamterscheinung.



Sehnsucht „Erinnerung an sie”

Dieses Werk Illustriert eine Zeile aus einem bekannten jüdischen Gedenktext, der
im Englischen den Titel „We Remember Them“ oder „In Remembrance“ trägt.
Der Text wird häufig bei Trauerfeiern und Gedenktagen oder Feiertagen, unter
anderem an Jom Kippur und dem Holocaust-Gedenktag, gesprochen und
stammt nicht aus der traditionellen jüdischen Liturgie, sondern wurde im 
20. Jahrhundert von Rabbi Sylvan Kamens und Rabbi Jack Riemer verfasst.
In einem 10-teiligen Werk mit Acrylfarben gedenkt die Künstlerin den Opfern des
Holocaust und rückt neben der Erinnerung auch Elemente der Hoffnung und des
Frieden ins Licht der Betrachtung. Dies zeigt sich deutlich an dem Vogel, der in
seiner Erscheinung einer Friedenstaube ähnelt und in seiner Symbolik für
Wünsche, Hoffnung und Freiheit steht.

In einem Interview mit dem Kurator und
Fotografen Dr. Roland Lentz, antwortete Zoya
Sadri, was sie gerne werden würde, wenn sie als
Erwachsene nochmal zum Kind werden könnte:
„Ich könnte mir vorstellen, dass ich ein Vogel
werde. Ein Vogel, so dass ich fliegen kann, aber
dann auch, dass ich auf dem Boden kommen
kann und dass ich die Welt von zwei
verschiedenen Perspektiven sehen kann und mich
befreien kann, wenn ich will.” (2020,
unveröffentlichtes Videointerview mit Zoya Sadri)

In diesem Werk verarbeitet Zoya Sadri nicht nur
das Leid der Schreckenszeit des
Nationalsozialismus, sondern auch persönliche
Trauer und schwer zu verschmerzende
Erfahrungen. So wie das Gedicht selbst
Bewegungen aus unserem innersten Empfinden
zum Ausdruck bringt, ist auch seine künstlerische
Illustration ein Sichtbarwerden von Verarbeitung,
ein Ausdruck des Erinnerns und Ehrens. Durch das
Nach-außen-Tragen, das laute Erinnern, hält Sadri
das Vermächtnis der Verstorbenen lebendig.



Frauen & Freiheit 

Im Mittelpunkt dieses Ausstellungsbereichs steht die komplexe Darstellung
weiblicher Identität. Die Werke von Zoya Sadri führen den Betrachtenden die
Spannbreite weiblicher Selbstbilder vor Augen – von stillen, verschleierten
Figuren bis hin zu offenen, teils expliziten Aktzeichnungen. In dieser bewussten
Gegenüberstellung liegt keine Wertung, sondern eine Einladung zum
Nachdenken: über Freiheit, Sichtbarkeit und die vielschichtigen
Ausdrucksformen des Frauseins.

Die Bilder verschleierter Frauen zeigen oft nur schemenhafte Figuren. Diese sind
teilweise eingebettet in architektonische Räume – Höfe, Türen, Torbögen – oder
überlagert von feiner Kalligrafie. Als Erinnerung an ihre Heimat, als Teil ihrer
eigenen Identität, aber auch aus dem Bewusstsein heraus, in welchem Maße
der Freiheitsgedanke und die systematische Unterdrückung von Frauen
weltweit eine Rolle spielen, bringt Sadri in diesen Arbeiten ein tiefes Bedürfnis
nach Gleichstellung und Sichtbarkeit zum Ausdruck.

Inspiriert ist diese Werkgruppe unter anderem durch die Lyrik der iranischen
Dichterin Forough Farrokhzad.  Die dargestellten Frauen sprechen – mit leiser
Stimme, aus dem Inneren heraus, hinter vorgehaltener Hand. Ermutigt von
Farrokhzads entschlossenem Kampf für künstlerische und persönliche Freiheit,
porträtierte Sadri die Dichterin in einem großformatigen Werk. Damit bekräftigte
sie, wie stark Farrokhzads Leben und Werke ihren eigenen künstlerischen Weg

geprägt haben. Bereits in frühen Jahren wurde
diese Inspiration zu einem Leitgedanken ihres
Schaffens, der sich bis heute in den Themenkreisen
Frauen, Freiheit, Gleichheit und darüber hinaus
wiederfindet.

Im Kontrast zu den zurückhaltenden Darstellungen
stehen die Aktbilder auf der gegenüberliegenden
Seite des Raums. Hier zeigt sich der weibliche
Körper in Offenheit. Die Körper erscheinen nicht als
Objekte, sondern als Trägerinnen von Freiheit,
nicht von Scham. Diese Hängung versteht sich
nicht als vereinfachte Gegenüberstellung von
Unterdrückung und Befreiung, sondern macht die
vielen Facetten und Ambivalenzen des Frauseins
sichtbar.



Serien “Sehnsucht” und “Erinnerung”

Das Gedicht „Jene Tage“ von Forough Farrokhzad (1934-1967) veranlasste
Zoya Sadri Anfang der 1990er-Jahre dazu, ihre Porträtserie der iranischen
Dichterin zu beginnen. Beeindruckt war sie nicht nur von Farrokhzads
unerschrockener, avantgardistischer Haltung, mit der diese für die
gesellschaftliche Anerkennung der Frau eintrat und ihren körperlichen wie
seelischen Begierden Ausdruck verlieh. Besonders stark prägte Sadri die Art,
wie in dem Gedicht die Elemente Sehnsucht und Erinnerung verarbeitet
werden. Diese universellen, allen Menschen innewohnenden Empfindungen
wurden für die Künstlerin zu einem zentralen Motiv: Über die Jahre prägten
sie zahlreiche Einzelwerke und Serien, dienten ihr in unterschiedlichen
Kontexten sowohl als Auslöser und treibende Kraft des künstlerischen
Schaffens als auch als Gegenstand der Darstellung.

Aus dem Gedicht spricht nicht nur Melancholie, sondern ebenso Wärme,
Freude und die Schönheit von Erinnerungen. Gerade diese Mischung führte
dazu, dass Zoya Sadri sich intensiv mit dem Erbe ihrer Heimat und Herkunft
auseinandersetzte. Die Grundstimmung von Farrokhzads Werk schafft so
eine bittersüße Atmosphäre, die in Sadris künstlerischem Ausdruck spürbar
nachhallt.

Das Gedicht “Jene Tage” ist 1994 in deutscher Übersetzung von Kurt Scharf
im Suhrkamp-Verlag erschienen. 



Zwei Frauen

Das Werk „Zwei Frauen“ zeigt eine alltägliche Szene: Zwei Frauen, vielleicht beim
Einkaufen, unterwegs in der Stadt oder auf dem Weg zu einem Schulgebäude.
Die Betrachtenden nehmen dabei eine passive Beobachterrolle ein und sehen
den beiden Protagonistinnen aus der Distanz zu. Verschleiert und unscheinbar
wirken sie zunächst zufällig durch einen einfallenden Lichtstrahl in den Fokus
gerückt. In diesem kurzen Moment eröffnet sich die Möglichkeit, ihre bloße
Anwesenheit zu erfahren – und die Fragen stellen sich: Wer sind diese beiden
Frauen? Welche Geschichten tragen sie in sich?

Der nüchterne Titel ist dabei keineswegs
zufällig gewählt. Bei genauerem Hinsehen
erkennt man im Torbogen Zeilen eines
Gedichts der bekannten iranischen
Dichterin Forough Farrokhzad. Wie eine
feine Gravur, in dunklen Schriftzügen
gehalten, fügen sie sich in das Gemäuer
ein und öffnen zugleich den Blick ins
innere Leben der dargestellten Figuren.
Das Werk beschreibt so einerseits die
triviale Realität eines Alltags, einer Heimat,
eines Lebens – und andererseits die
Komplexität gesellschaftlicher Strukturen
sowie unausgesprochener Gedanken, die
hinter diesem unscheinbaren
Erscheinungsbild verborgen liegen.

Auch die künstlerische Gestaltung der Collage verweist auf diese
Mehrschichtigkeit. Aus Schichten persischen Zeitungspapiers entsteht ein
bedeutungstragender Hintergrund, der zugleich wie ein Rahmen die
verschiedenen Lagen überdeckt. Zoya Sadri macht damit sichtbar, wie subtil
und dennoch allgegenwärtig die Rolle der Frau in der iranischen Gesellschaft
untergraben wird.



Urkunde

Attribute und Zeichen einer ehemaligen Heimat: Auseinandersetzung mit
Vergangenheit, Erinnerung und Identität. Mit ihrer Mischtechnik aus persischen
Zeitungsschnipseln, Farbe und Kohle auf hölzernem Untergrund verbindet Zoya
Sadri verschiedene Medien zu einem vielschichtigen Ausdruck.

In diese Werke fließen Gedanken an den Abschied vom alten Leben, den
Aufbruch in ein neues und die Frage nach Herkunft und persönlichem Erbe ein.
Das gesamte Dasein eines Menschen wird dabei aus einer nüchternen,
relativierenden Perspektive betrachtet. Was jenseits der über ein Leben hinweg
angesammelten Besitztümer bleibt, ist das Ich mit seiner Sammlung an
Erinnerungen und Idealen – verdichtet in nur einem Dokument, das eine
Existenz bezeugt: der Urkunde.



Verschleiert I

Hinter vorgehaltener Hand, unter ihrem Schleier, spricht die Frau ihre Worte –
ihre Träume, Sehnsüchte, ihr Leid und ihre leise Rebellion, mit der sie aus
fesselnden Traditionen auszubrechen sucht, mit einer „stillen Stimme“. Die
iranische Dichterin Forough Farrokhzad gibt mit dem Gedicht „Auflehnung” der
Frau in diesem Werk genau diese Stimme und macht sie hörbar.

Auflehnung (1954)
Schlage nicht das Schloss der Stille auf meinen Lippen,

Denn im Herzen trage ich ein unerzähltes Märchen.
Öffne die schweren Fesseln von meinen Füßen,

Denn in diesem Wahn trage ich ein unruhiges Herz.

Komm, o Mann, o selbstsüchtiges Wesen,
Komm und öffne die Türen des Käfigs.

Wenn du mich mein Leben lang gefangen hieltest,
Lass mich nun für diesen einen Atemzug frei.

Ich bin der Vogel, jener Vogel, der seit langem,
Den Gedanken an den Flug in sich trägt.

Mein Gesang wurde ein Seufzen in meiner engen Brust,
Zu Sehnsüchten verging mein Leben.

Schlage nicht das Schloss der Stille auf meine Lippen,
Denn ich muss mein Geheimnis aussprechen.

Ich werde es den Ohren der Menschen verkünden,
Den feurigen Klang meiner eigenen Stimme verbreiten.

Komm und öffne die Tür, damit ich meine Flügel ausbreiten kann,
Hin zum klaren Himmel der Poesie.

Wenn wir das Fliegen zulassen,
Werde ich eine Blume im Garten der Poesie.

Meine Lippen sind süß von deinem Kuss,
Mein Körper duftet von deinem Parfüm.

Mein Blick brennt von deinen verborgenen Flammen,
Mein Herz klagt in blutigen Seufzern für dich.



Aber o Mann, o selbstsüchtiges Wesen,
Sprich nicht, dass mein Gedicht eine Schande ist. Weißt du denn nicht,

dass der Raum dieses Käfigs eng ist,
Für all die, die ihrer Seele verfallen sind?

Sprich nicht, dass mein Gedicht von Kopf bis Fuß eine Sünde war,
Erteile für diese Schande und Sünde ein Maß,

Behalte du das Paradies, die Huris und die Quelle des ewigen Lebens,
Gib mir ein Haus in den Tiefen der Hölle.

Ein Buch, ein Moment der Stille, ein Gedicht, ein Schweigen,
All dies ist mein Rausch, der Rausch des Lebens.

Warum sollte ich trauern, wenn ich keinen Weg zum Paradies habe?
Denn in meinem Herzen ist ein ewiges Paradies.

In der Nacht, wenn der Mond ruhig tanzt,
Im stillen, dunklen Himmel,

Du schläfst, während ich berauscht von Begierde,
Den Körper des Mondes in meinen Armen halte.

Der Wind nahm tausend Küsse von mir,
Tausend Küsse gab ich der Sonne.

In jenem Gefängnis, in dem du der Wärter warst,
Zitterte meine Seele in einer Nacht von einem einzigen Kuss.

Leg bei Seite all die Gebote, o Mann,
Denn meine Schande hat mir einen berauschenden Genuss gegeben.

Mir vergibt jener Schöpfer,
Der dem Dichter ein verrücktes Herz gegeben hat.

Komm öffne die Tür, damit ich meine Flügel ausbreiten kann,
Hin zum klaren Himmel der Poesie.

Wenn wir das Fliegen zulassen,
Werde ich eine Blume im Garten der Poesie.

Freie Übersetzung aus dem Farsi von einem Muttersprachler.



Künstlerisches Ausprobieren

Zoya Sadris künstlerisches Wirken war auch geprägt von stilistischem
Ausprobieren – mit Materialien, mit Motiven, mit Techniken. Der Kunstkritiker Dr.
Roland Held erinnert sich im Gespräch mit Sadris Tochter Rhea Eghtesadinia
an die Experimente von Zoya Sadri Anfang der 2000er: „In den ersten Jahren
hat sie noch sehr unterschiedliche Dinge angepackt, unterschiedliche
stilistische Phasen durchlaufen, auch ganz unterschiedliche Materialien
benutzt, einfach um das mal rauszukriegen.“ Die Künstlerin arbeitete figürlich
und nicht-figürlich, legte sich oft nicht fest: Ihre figürlichen Darstellungen seien
oft schemenhaft und verschwimmend, so Held. 

Weiterhin probierte sich Zoya Sadri mit Skulpturen, Reliefs und Drahtarbeiten
aus: So entwarf sie beispielsweise schwarze Gipstafeln mit seriellen,
eingeritzten Mustern, die sie dann in die dritte Dimension in Form einer
Säulenskulptur übertrug. Sie interessierte sich für Schrift und Schriftzeichen und
implementierte dies auch in vielen ihren seriellen und thematisch klar
zuordenbaren Werken. Das Arbeiten mit Draht, sagt sie, sei für sie „wie Zeichnen
im Raum“.

Außerdem setzte sie sich auch in ihren
späten Lebensjahren experimentell mit
ihrem Umfeld auseinander: In Darmstadt
hielt sie Alltagsszenen skizzenartig fest,
Sadris Tochter Rhea Eghtesadinia
bezeichnet die Werke als einen „Schatz
für Darmstadt“. Die Stadt habe sie
inspiriert, „sie hielt inne, wenn sie etwas
interessant fand“, so Eghtesadinia. 
Dass es sich dabei nicht nur um
markante Gebäude wie die Kuppelkirche
oder die Russische Kapelle an der
Mathildenhöhe handelt, sondern auch
„Niemandspersonen“ dargestellt sind, sei
bemerkenswert. „Sie hat die Leute
gemalt, wie sie hier leben.“



Mein Darmstadt

Die Zeichnungen wurden 2024 in der Ausstellung “Darmstadt inspiriert” im
Atelierhaus präsentiert. Zoya Sadri bringt dabei nicht nur monumentale
Gebäude und bedeutende Denkmäler zu Papier, die als Zeugnisse der
Stadtgeschichte dienen, sondern richtet ihren Blick ebenso auf das Alltägliche
und das Profane. In ihren Arbeiten spiegelt sich die große Spannbreite der
Vielfalt und Kontraste wider, die durch die in der Stadt lebenden Menschen
entstehen.

Zeichen der Vergangenheit, architektonische Elemente und politische
Aktualitäten werden ebenso sichtbar wie Momentaufnahmen des
gegenwärtigen Miteinanders der Bürgerinnen und Bürger. Ihre Werke erzählen
Geschichten des Lebens in Darmstadt und machen den städtischen Raum in
seiner Dynamik erlebbar. Das Publikum nimmt Zoya Sadri mit auf eine kleine
Reise. Sie lädt dazu ein, einen Augenblick innezuhalten, in das Herz und die
Seele der Stadt zu blicken, den Blick zu schärfen und sich inspirieren zu lassen.



„Reflexion und Resonanz” und “Reliefe”

Die Serie zeigt, wie sehr die Wahrnehmung und Wirkung von Dingen von den
unterschiedlichsten Faktoren abhängen und dabei nicht nur individuelle
Voraussetzungen der betrachtenden Person, sondern auch die Perspektive und
weitere Einflussfaktoren, z. B. Raum und Licht, eine tragende Rolle spielen. 

Bei diesem Objekt – einer zwei Meter großen Säule aus Pappe – bedient sich
die Künstlerin der Eigenschaft des Kontrastes, den sie mit einfachen Mitteln
durch die Verwendung schwarzer Kreide und des Bleistiftes erreicht. So dienen
die verschiedenen geometrischen Formen als pechschwarze, licht-
absorbierende Untergründe – als Canvas – für die mit Bleistift aufgetragenen,
reflektierenden Striche. Diese gruppieren sich entweder zu dicht
aneinandergereihten, geradlinigen Strichen oder erscheinen wiederum als 
Spiralformen. Schließlich schmiegt sich
ein dünner Silberdraht spiralförmig an
der Säule entlang und überzieht die
bemalten Flächen sowie das gesamte
Objekt.

Dadurch, dass die Säule von allen Seiten
bemalt ist, müssen sich die
Betrachter*innen zwangsläufig im Raum
bewegen, um das gesamte Kunstwerk
betrachten zu können. Dabei nehmen sie
unterschiedliche Positionen und
Abstände in Relation zum Objekt ein und
betrachten es aus verschiedenen
Perspektiven unter unterschiedlich
starkem Lichteinfall. Diese Komponenten
führen jeweils zu unterschiedlich starker
Reflexion der Bleistift-Auftragungen und
lassen die Formen daher stets auch
unterschiedlich erscheinen.



Wie auch beim obigen Werk, spielen bei „Reliefe“ neben persönlichen
Voraussetzungen, wie z. B. der Körpergröße und der davon abhängige
Blickwinkel, ebenfalls Umweltfaktoren, wie das Licht, seine Intensität und sein
Einfallswinkel, eine wichtige Rolle bei der Wahrnehmung der Objekte. Für den
Gesamteindruck von wesentlicher Bedeutung ist außerdem das Verhalten der
Betrachter*innen. Konkret wird hier die Bereitschaft des Einzelnen zur Bewegung
und aktiven Beobachtung des Kunstwerks angesprochen, ohne die sich die
reliefartige Oberflächenstruktur der mit Gips modulierten und bemalten
Holzplatten dem Auge nicht offenbart. Es entsteht dabei auf natürliche Weise
ein Zusammenspiel dieser internen und externen Einflüsse, welche sich nur
durch die Interaktion und Anpassung des Individuums an die Gegebenheiten
schließlich zu einem Gesamtbild im Kunstwerk vereinen lassen. 

Im übertragenen Sinne veranschaulichen die Werke den Dialog, den wir bei der
Wahrnehmung und Interpretation unserer Wirklichkeit führen: also die
Notwendigkeit der aktiven Beobachtung des Gegenstandes, mit dem wir uns
beschäftigen, den Einbezug unserer Perspektiven und die Integration der
Gegebenheiten, denen wir ausgesetzt sind. „Reflexion und Resonanz“ und
„Reliefe“ fordern nicht nur auf, in genau diesen Dialog zu treten, sondern regen
auch dazu an, im weiteren Sinne über unsere Resonanzerfahrung und ihre
Abhängigkeit vom eigenen Standpunkt sowie der eigenen Offenheit, aber auch
von dynamischen, externen Faktoren, nachzudenken. Dies rückt ins
Bewusstsein, dass ein und dieselben Dinge letztendlich von jedem Einzelnen
unterschiedlich wahrgenommen werden. 

Abschließend vermitteln Zoya Sadris Kunstwerke auch die Botschaft, dass die
Dinge nicht konstant und nicht immer in gleicher Weise verfügbar sind und
dass wir erkennen müssen, dass wir unkontrollierbaren Umwelteinflüssen
ausgeliefert sind.



Was ist los in Darmstadt (Zoya Sadri, 2024)

Ich laufe durch die Stadt und mein Weg führt vorbei
an historischen Gebäuden und Orten, wie der 

Mathildenhöhe, dem Fünf-Finger-Turm, der 
russischen Kapelle, dem Landesmuseum, dem

Friedensplatz und dem Luisenplatz.
Ich (halte an) und zeichne sie.

Zu entdecken gibt es auch Cafés und vor allem
Menschen, die sich in ihnen befinden.

Ich (kehre ein) und zeichne sie. 

Ich beobachte die Passanten auf der Straße,
die sich eine Pause gönnen,

auf den Bus warten oder Gemüse kaufen.

Ich zeichne sie.

Beim Laufen auf der Straße trifft mein Blick auf Stolpersteine.

Ich (bleibe stehen) und zeichne sie.

Die Zeichnungen rahme ich ein und setze sie dich nebeneinander.

Einen Schritt zurück gehend, betrachte ich die 
vielen kleinen Momente der Inspiration

wie sie dort an der Wand hängen
und das Puzzle kommt zusammen: Mein Darmstadt.



Persische Mythenkultur

Als gebürtige Iranerin hat sich Zoya Sadri intensiv mit der persischen
Mythologie auseinandergesetzt. In zahlreichen Werken finden sich Elemente
aus den Sagen der Schahname, dem iranischen Königsbuch des Dichters Abū
ʾl-Qāsim Ferdousi , wieder – sei es mithilfe von Satzfragmenten auf Farsi oder
mit Motiven aus dem Epos um Rostam, einen persischen Krieger. 

Immer wieder treten er oder Figuren aus dem Epos in Erscheinung. Entweder
steht Rostam selbst im Mittelpunkt, der entsandt wird, den König zu retten oder
gegen gefährliche Kreaturen zu kämpfen. In einer dieser Geschichten tötet
Rostam zu Pferd unwissentlich seinen Sohn im Zweikampf – eine Szene, die
ebenfalls in Sadris Bildern auftaucht. 

Weiterhin präsent ist der gehörnte Dämon Div-e Sepid, der von Rostam besiegt
wird und den Triumph des Guten über das Böse symbolisiert. In einigen der
Bilder erinnert Div-e Sepid aufgrund seiner Hörner an einen Stier, ein
elementares Symbol im Mithras-Kult, der Zoya Sadri offenbar ebenfalls
faszinierte. Eines ihrer Werke zeigt eindeutig eine römische Säule. Während
Mithras als männliche Gottheit der Sonne im Rom des 2. bis 4. Jahrhunderts im
Zentrum eines populären Kults stand, ist Mitra im Iran als Göttin bekannt, was
Sadri sogar schriftlich auf einem ihrer Bilder thematisiert. 

Die Farbsprache der Werke zu diesen Themen ist oftmals erdig und in
Naturtönen gehalten – Rot- und Braunnuancen stehen hier im Vordergrund,
Figuren erscheinen schemenhaft, lassen sich der jeweiligen Sage jedoch oft
klar zuordnen. Sadri arbeitete vorwiegend mit Pappmaché auf strukturiertem
Untergrund, was ihren Bildern eine antikisierende Wirkung verleiht.



Hängende Objekte

„Das Arbeiten mit Draht ist für mich wie Zeichnen im Raum“, sagte die
Künstlerin bereits in einem Interview zu einer früheren Ausstellung mit dem Titel 
„Sowieso” im Jahr 2010 in der Rüsselsheimer Schlauchturm-Galerie. Dort
präsentierte sie gemeinsam mit dem Künstlerkollegen Pedro Warnke ihre
Werke im Rahmen der Veranstaltungsreihe des BBK Kunst und Dialog.

Die gezeigten Arbeiten aus der Serie Hängende Objekte wirken wie
schwebende Gebilde: Ein aus Draht geformtes Gerüst wird mit Pappmaché zu
einer Fläche transformiert, die schließlich als Träger für Kolorationen mit Acryl
und Kreide dient. Auch persische Schriftzüge finden ihren Platz auf der
Oberfläche. „Für mich sind es Schriftzeichen, für den Betrachter teilweise nur
Formen“, ergänzte die Künstlerin. (Frankfurter Neue Presse, 16. Oktober 2010)

Während neuere Drahtarbeiten stärker einen konkret-erzählerischen Charakter
aufweisen und reale Objekte der Wirklichkeit abbilden, zeigen die Pappmaché-
Arbeiten eher abstrakte Fantasieformen. Diese schließen auch undefinierte
geometrische Gebilde ein und lassen eine gewisse Verwunschenheit
durchscheinen. In Ansätzen erinnern sie an orientalische Phänotypen.



Eine stille Erfahrung -
Zoya Sadri in Retrospektive

IMPRESSUM
Das vorliegende Booklet ist eine begleitende Publikation zur
Ausstellung „Eine stille Erfahrung – Zoya Sadri in Retrospektive“, die
2025 in der Schader-Galerie zu sehen war. Auf Initiative von Rhea
Eghtesadinia, Tochter der Künstlerin, wurden über 70 Werke der
2024 verstorbenen Zoya Sadri gesichtet und zusammengetragen,
um sie zu Ehren der in Darmstadt aktiven Künstlerin in einer
Retrospektive zu zeigen. Angereichert mit Leihgaben, u. a. vom Kunst
Archiv Darmstadt e. V., wurde so die bislang größte Ausstellung von
Sadris Schaffen realisiert. 

HERAUSGEBER
Schader-Stiftung, v. i. S. d. P.: Alexander Gemeinhardt

AUTORINNEN
Rhea Eghtesadinia, Valeria Elsesser, Dr. Stella Lorenz 

REDAKTION
Dr. Stella Lorenz, Alexander Gemeinhardt

KURATORIN
Dr. Stella Lorenz

TECHNISCHE REALISIERUNG
Justus Heinecker, Alexander Hinz

https://www.schader-stiftung.de/
© 2025 Schader-Stiftung, Darmstadt
© der abgebildeten Werke: Zoya Sadri

https://www.schader-stiftung.de/retrospektive-zoya-sadri

